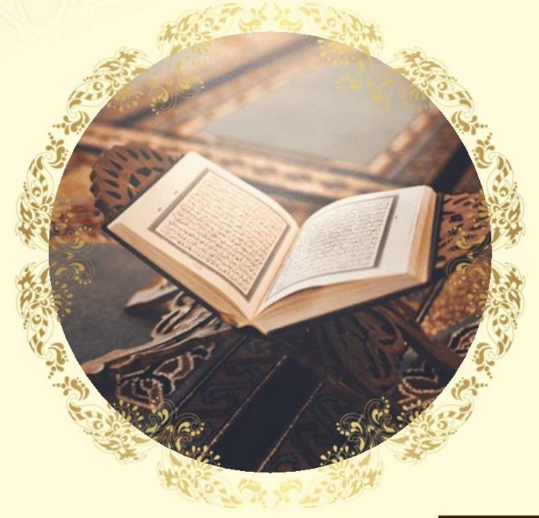
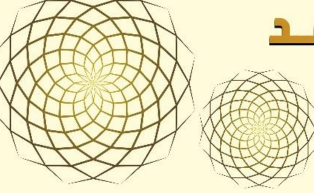
# المراحل الثمان لطالب قصر القرآن



# الدرس الرابع

السر الثانئ لفهم القرآن - إدراك المعنى اللغوى

م.علاء حامد



## الفهرس

| ۲  | مقدمه                                        |
|----|----------------------------------------------|
|    | إقتضاء العلم العمل                           |
|    | الصبر                                        |
| ٦  | التعامل مع التفسير ده على قسمين              |
|    | الأمر الأول: بيتعامل مع السند نفسه           |
|    | الأمر الثاني : النظر في فهم الرواية والدراية |
| ١٠ | أنواع الخلاف                                 |
| ١٢ | التفسير بالمطابق والتفسير بالازم             |
| 17 | التفسير بجزء من المعنى                       |
| ۲٠ | التفسير بالمثال                              |
| ۲۳ | إدراك المعنى اللغوى                          |

الحمد لله وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم أما بعد...

#### مقدمه

النهاردة بإذن الله تعالى موعدنا مع السرالثاني لفهم القرآن الكريم وهو (فهم المعنى اللغوي للآية) لكن قبل ما نبدأ في هذا السر الثاني كان فاضل جزء صغير في المرحلة الأولى. النهاردة معنا المرحلة الثانية إزاي تفهم القرآن احنا قلنا عشان تفهم القرآن لازم تعدي بثمانية مراحل. الثمانية مراحل دول تكلمنا عنهم بالتفصيل في الدرس الأول من السلسلة دي ؛ سلسلة المراحل الثمان لطالب فهم القرآن الذي يطلب فهم القرآن محتاج إنه يفهم ثمان أشياء لو مشى بالترتيب هذا هيلاقي نفسه الدنيا منورة معاه يقرأ أي تفسير مهما كان تفسير ابن كثير تفسير الطبري تفسير البيضاوي مثلاً أبي السعود أي تفسير من التفاسير اللي هو كان في الأول بيبص لها كده بذهول وبيقول مش فاهم إيه الكلام ده ؟ و إيه الأسانيد دي ؟ و إيه الخاجات دي ؟ هيلاقي الموضوع سهل جداً ويقدر يستمتع بتفسير السلف لإن هو عرف هم بيفسر وا إزاي.

وسنعرف النهاردة شوية أسرار خطيرة جداً إزاي السلف بيفسروا؟ وده هيخلي الدنيا تنور معاك أنت أحياناً يعني تبقى نوعاً ما سازج شوية في التعامل مع التفسير فبتقول ليه بيقولوا كده مع إن الكلمة مش معناها كده فأنت مش فاهم هم طريقتهم إيه في التفسير هل السلف بيفسروا بالمعنى الصريح ولا هم بيعملوا ايه؟ لما هنفهم النهاردة هم بيعملوا إيه هتلاقي الدنيا نورت معاك هتفهم هم ليه بيقولوا الكلام دا . احنا أخدنا ٣ دروس من السلسلة دي كان الدرس الأول إسمه ايه؟ الأسرار الثمانية لفهم القرآن الكريم وكان مقدمة الكتاب وكلام إجمالي على الثمان مراحل اللي احنا هنتكلم عنهم اللي عاوز يفهم القرآن فهم سليم فهم صحيح يقرأ في التفاسير ببساطة يصل إلى فهم السلف ببساطة جداً للقرآن.



وبالتالي طبعاً كل ده أصلاً غايته مش هي مجرد التفسير احنا أخذنا قبل السلسلة دي سلسلة في التدبر وقلنا إن من المراحل اللي تعينك على التدبر فهم التفسير، هو أصلا كل اللي احنا بناخده ده عشان نفهم التفسير لكي نحسن التدبر وبعد كده نحسن التدبر ليه ؟ عشان نحسن العمل . ففي النهاية مراد الكلام ده كله ( العمل ) إذا لم يستمتع الإنسان بعد التفسير هذا مجرد هو طالع إن بنقرأ التفسير وبنفهم لسه انت ما وصلتش لحاجة.

و الكفار على فكرة بيفهموا أكثر منك بكثير لا شك أنك لن تصل أبدًا إلى فهم أبي لهب ولا فهم مثلاً يعني عقبة بن أبي معيض للقرآن حين نزل مش ممكن تصل إلي هذا الفهم لأنهم أهل اللغة هم مثلهم مثل الصحابة لما استقبلوا النص القرآني نص عربي فيسهل عليهم إن هم يفهموه ، لكن القضية لم تكن قضية فهم وإلا فإنهم ايه.. فإن ربنا وصفهم لا يسمعون لا يعقلون وصفهم لا يعلمون رغم إنهم يعلمون في الظاهر ولكن رغم إن هم يعقلون مش مجانين لكن لما لم يترتب على العلم دا أثر، عمل لم يترتب على الأدلة دي إن هم يعقلوا المراد منها ويعبدوا الله على صار علمهم ك لا علم وصار فهمهم ك لا فهم تمام فنُفي عنهم العلم نُفِي عنهم الفقه لا يفقهون لا يعلمون لا يعقلون آخد.

كل ده ليه ؟رغم إن هم العرب احنا دايماً لما اتكلمنا حتى عن الصحابة قلنا ليه تاخد تفسير الصحابة قلنا دول أفهم الناس للغة العرب دي من الأسباب وفيهم نزل القرآن والكلام ده ، طب ما الكفار كانوا موجودين في زمن التنزيل وكانوا بينزل القرآن بيسمعوه وهم أهل اللغة إذاً القضية مش قضية إنك أنت بس فاهم القضية إنك أنت تعمل فإذا لم يترتب على العلم دا في النهاية اللي احنا بنتعلمه دا إن أنت بتفهم الآية معاني الآيات إن أنت بتفهم ازاي تفسير السلف ؛ مش هتصل بعد كده إلى عمق في فهم القرآن وعمق وثراء في المعاني اللي أنت بتطلع بها من القرآن علشان يؤدي إلى مزيد من

العمل أنت قبل السلسلة دي كنت بتفهم معنى بسيط من الآية و يعني وبيترتب عليه عمل على قد فهمك لا أنت دلوقتي هتفهم حاجات كثير هتفهم معاني كتير قوي هتلاقي نفسك فاهم كل اللي السلف بيقولوه بسهولة

لو ما ترتبش على الفهم ده مزيد من العمل بالتوازي مع قدر العلم الزائد يبقى الدرس ده حجه عليك يوم القيامة لن يكون حجه لك ولن يكون هذا العلم علم نافع بل سيضرك

لا أقول أنت لا تتعلم بل يلزمك أن تتعلم ويلزمك أن تعمل فإذا أبيتَ أن تتعلم تأثم وإذا تعلمت ولم تعمل تأثم ، فليس هناك حل إلا أن تتعلم وتعمل . ﴿إِنَّ الْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ إِلَّا اللّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ ﴿ [العصر: ٣] ﴿إلا الذين آمنوا ﴿ يعني وَعَمِلُوا الصَّالِحُاتِ ﴿ وعملوا الصالحات ﴾ (عمل) وتعلم الله وتفهم الله وتفهم الناس القرآن وتمتعهم الكلام بعد اللي أنت تعلمته دا وعملت به تعلمه للناس وتدعو الناس إليه وتفهم الناس القرآن وتمتعهم بالقرآن زي ما أنت هتستمتع وتعلمهم التدبر وتعلمهم إيه علاقة التفسير بالتدبر، وازاي التفسير لما بفهمه يزيد عندي التدبر وبالتالي بيزداد عندي العمل، وتصبر بقي علي كل دا . ﴿إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحُاتِ وَتَوَاصَوْا بِالحَّرِ وَاللَّاكِ بِيزداد عندي العمل، وتصبر بقي علي كل دا . ﴿إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ ﴾ [العصر: ٣]

#### الصبر

علشان كدا بقول إن احنا لما بنتعلم يا شباب لازم نصبر كتير مننا بص يعني أنت ممكن هتلاقي الناس الآن الحضور أقل من حضور المرة السابقة أقل من حضور المرة التي سبقتها لإن مفيش صبر وربنا بيقول الإنسان في خُسر واستثنى الصابرين صابرين بقى (على كل حاجة على طلب العلم على قيام الليل على الثبات في صلاة الفجر على مقاومة الفتن على مقاومة الشهوات) على على على على كل هذا حط

تحتيها الصبر فإذا كان الإنسان لا يصبر على الشيء اللي هو سهل زي طلب العلم فمتى يصبر إذاً يعني العلم حتى محبب للنفوس لو قلت لواحديا جاهل يزعل لو قلت له يا عالم يا سلام يفرح قوي حتى لو هو مش عالم إذاً العلم أصلاً الناس كلها بتحبه يعني إذا كان الشيء المحبوب إلى النفوس الناس لا تصبر عليه فكيف بالشيء اللي هو أصلاً غير محبب إلي النفس اللي فيه إرهاق و تعب اللي فيه نفقة مادية أو نفقه بدنيه متى نصبر إذاً ؟ يبقى احنا محتاجين نصبر بعد ما نتعلم التعلم على العمل على العمل نعمل نصبر على الدعوة إلى الله على بذلك تكون الدروس دي نافعة

اوعى تفتكر إن درس الفقه مثلاً أو درس العقيدة او أي درس أنت بتحضره هو مجرد علم فقط إنها دي حجج عليك كل مسألة بتتعلمها وكل آية بتفهمها وكل حديث بيوصلك حجه عليك تعمل بيه تدعو إليه

لازم الإنسان يفهم هو بيعمل إيه في الدروس وإلا الدروس تفقد معناها عيا سلام ناس كتير بيحضروا الدروس أعداد مهولة بتحضر الدروس لكن أين الواقع الذي تغير؟أين واقعنا احنا؟وأين الأثر ده في بيوتنا في أهالينا وفي أولادنا وفي زوجاتنا وفي إخوانا وفي الشارع وفي الحارة وفي الحي وفي بلدك إذا لم نجد الأثر ده ظاهر؟ يبقي في مشكلة كبيرة .عشان كده احنا لما بنتكلم في المسألة دي مسألة إزاي نفهم كلام السلف احنا عاوزين نوصل لغاية كبيرة أنا بديلك تكمله عن السر الاول مفتاح هيفتح لك أبواب الجنة مش أبواب علم لإن العلم ده ممكن يدخلك النار وممكن هو ده يدخلك الجنة إحنا عايزين نفتح باب الجنة مش باب النار بالعلم دا ليه؟ لإن أنت لما تفهم معاني كلام السلف والله تبقى أنت قاعد كده مع القرآن حاسس بجو تاني خالص عشان كده الناس يقول لك ياشيخ أنا بقرأ القرأن وبرضو مش بعرف أتدبر عمرك ما هتعرف تتدبر تدبر عادي يعني إلا لما تفهم وكل ما تفهم أكثر كل ما تتدبر أكثر هي المسألة مش أنت هتركز او إن أنت تغمض عينك بردو أنا مش فاهم في الآخر

يعني فأنا بديك مفتاح هيساعدك حطه بقى دا مع الخشوع مع قيام الليل مع جوف الليل للآخر عيش بقى فأنا بديك دلوقتي أداه مش أي حد هيشرحها لك بالبساطة دي هيوصلك المعلومة بسهولة واليُسر هذا ومش هتلاقي كتاب رائع زي كتاب المراحل الثهان هذا تتعلمهم فهذه السلسلة سلسلة خطيرة جداً لأي واحد عايز يصل إلى الله الله الله السلسلة دي مش علمية اعتبرها سلسلة تربوية .

عشان كده احنا وقفنا في المرحلة الأولى احنا قلنا خدنا ٣ دروس

الدرس الأول: كان المراحل الثمان وقلنا الكتاب بيتكلم في إيه.

الدرس التاني: كان إسمه السر الاول وهو افهم زيهم إزاي تفهم زي السلف.

الدرس الثالث: كان إسمه تابع السر الاول وكان اسمه اقرأ التفسير ولا أفهم.

الدرس الرابع : ده بين أيدينا المفروض إن احنا ندخل على السر التاني

بس هناخد كده أول ربع ساعة هنكمل بس حاجة كانت فاضلة لنا في السر الأول أو المرحلة الأولى اللي هي فهم السلف اللي هي أقوال السلف في التفسير قلنا أقوال السلف تفسير اللي هي إيه ؟ لما انت بتقرأ تفسير ابن كثير او الطبري بتجد عن فلان عن فلان عن فلان قال مجاهد قال عكرمة قال الضحاك قال الحسن بتلاقي الكلام دا وأسانيد عن فلان عن فلان عن فلان زي الطبري مثلا بتلاقي عن عن عن وبعد كدة قال الحسن قال ابن عباس قال عكرمة قال الضحاك قال مثلا مسروق يعني أي حد من السلف المتميزين في التفسير تبقى أنت يعني نعمل إيه بقي، أعمل إيه مع التفسير ده ؟

قلنا التعامل مع التفسير ده على قسمين

## القسم الأول: بيتعامل مع السند نفسه

اللي هو عن عن عن السند اللي جالي بالتفسير دا ، اتكلمنا بقى بإستفاضة المرة اللي فاتت إن احنا قلنا إن السلف عادتهم بيتساهلوا في التفسير بيتساهلوا في التفسير في الأسانيد فلا يتشددون في الصحة والضعف وقلنا ليه قلنا كلمة واحدة لإن التفسير هو بيان معاني القرآن والمعاني دي تيجيلي بأي طريقة مش مشكلة أنا لا أشترط الصحه لإن احنا العرب يعني العرب المعاني المعاني دي فهم الناس للكلام دا يعني هم فهموه إزاي كمعنى مش هو هنا بيقول لي حلال وحرام أو بيقول لي عقيدة لكن بيقول لي معنى أنت كده كده أصلاً لما تيجي تستدل مثلاً باللغه بتستدل بشعر الجاهلية صح،، رغم إن شعر الجاهلية ليس له سند أصلاً لكن كون الشعر دا مشى في كتب السلف لغاية ما وصل لك يبقى كلهم أقروه لإن الكلام ده لو مش كلام عربي مقبول ما كنش عدى وماكنش وصل أبداً فكونه وصل لغاية دلوقتي عادي بينقل بالأسانيد ومقبول والناس بتتناقله والعرب ما زالت تتناقله لغاية ما وصل لك يبقى الكلام ده أُعتُمِد عندهم بغض النظر هو منسوب لقائله ولا مش منسوب ؟

بس ككلام نفسه مقبول فأنا مايفرقش معايا إذًا في الحالة دي هو صحيح ولا إيه ؟ السند داه سند رجاله رجال صحيح ولا فيهم ضعف لإن أنا في الآخر المحتوى عدى عدى على الفلاتر كلها عدى على العرب، الحسن قاله عدى على التابعين عدى على تابعين التابعين ومازالوا ينقلونه فإذاً الكلام ده معتمد بالنسبة لهم المعنى ده صحيح فأنا بأخذ أي المعني لذلك السلف مش بيتشددوا في أسانيد التفسير فأنا ما بنظر ش في أسانيد التفسير ما بركزش فيها وبأخذ المعنى وخلاص وقلنا إلا في حالات السلف بيتشددوا بقى في التفسير تلاقيهم مرة واحدة اتقلبوا بعد ما كان بيتساهل يتشدد هم هيتشددوا في حالات اللي هي الحالات المؤثرة بقى لكن مجرد أنا باخد معاني مش هتفرق معايا طالما الكلام ده عدى ووصل لي يبقى الكلام ده عند العرب كلام صحيح والمعنى صحيح وإلا ما كنش وصل ، العرب ما عندهمش هزار في لغتهم تمام ؟ لكن لو كلام على حلال وحرام هبتدي أتشدد هنا لازم اتأكد إن السند صحيح

## متى أتشدد في السند؟

- لإن السند ده بيقول لي حلال وحرام
  - أو كلام في العقيدة
  - أو كلام مثلاً ينصر بدعة
- أو كلام غريب منكرمش ممكن يكون حد من السلف يقول كدة
  - أو كلام مخالف للإجماع
- أو كلام يتعارض مع العقيدة الصحيحة فلازم هنا أتشدد في السند
  - أو يكون مثلا في أسباب النزول

لإن أسباب النزول هيترتب عليها حاجات كثيره فلازم أتشدد في أسباب النزول أو عند تعارض أقوال السلف ومش لاقي حل غير إن أنا مش عارف أجمع الأقوال وعندي صحيح وضعيف خلاص استبعد الضعيف وخلاص خد الصحيح تناولنا مثلاً المرة اللي فاتت ما ورد عن ابن عباس في تفسير الكرسي في سند قال (الكرسي موضع قدم الرب) سند تاني قال الكرسي (العلم) إذًا دي دي بتهد دي هو لو العلم يبقى مش هو موضع قدم الرب ما هو مفيش جامع ما بين موضع قدم الرب والعلم ما هي دي أو دي خلاص يبقى تعالى للأسانيد هنلاقي السند بتاع العلم ده ضعيف والسند بتاع موضع قدم الرب ده صحيح خلاص الموضوع انتهى بالنسبالي

- عند تعارض أقوال السلف أو عندما يقولوا كلام منكر مش مقبول
- أو في الحلال والحرام أو في العقيدة أو في أسباب النزول أو الغيبيات

الحاجات دي بنتشدد بقى ساعتها في السند لكن ما عدا ذلك من المعاني لا إشكال السند الضعيف يقبل في الموضوع ده في التفسير يبقى احنا اتكلمنا في الموضوع ده في السند تعالى في موضوع النهاردة هنقوله ربع ساعة كده الأول وبعد كده ندخل في موضوع اللغة ، اللي هو المسألة اللي هو قال عليها " أهمية الإحاطة بأقوال السلف في الآية المفسرة ". اللي هو الأمر الثاني في (صفحة ٤٥)

## الأمر الثاني: النظر في فهم الرواية والدراية.

- إيه هي الرواية؟ : هو السند.
- وإيه هي الدراية؟: الكلام نفسه.
- ١) الرواية : يعني مين روي عن مين؟ اللي هو السند. واتكلمنا عنه امتى أتشدد وامتي متشددش.
- إيه هو الدراية ؟ الكلام نفسه تعلالي في الكلام انسى السند أنا دلوقتي بلاقي كلام عند السلف ده بيقول حاجة وده بيقول حاجة خلاص انسي السند، دلوقتي كل واحد بيقول حاجه أتعامل إزاي مع الكلام ده ؟ ابن عباس بيقول حاجة وقتادة بيقول حاجة ومجاهد قال حاجة مين الصح ؟ بيقول
- "أولاً لازم تجمع كلام السلف" عشان تفهم صح تجيب كل الكلام اللي إتقال بغض النظر مين قاله مش هيفرق معايا دلوقتي مين قاله أنا يهمني إيه اللي إتقال فتقف على مجموع الكلام عشان كده بيقولك الكلام عمرك ما تفهمه كويس إلا لو جبته كله وكل ما تجمع كلام السلف أكثر كل ما تفهم أكثر هم عايزين إيه ، لكن عارف لو خدت كلمة واحد فيهم بس واكتفيت بيها قلت خلاص ما هو فلان قال لأ هتفهم معني ناقص زي ما هنشوف دلوقتي ، هنرجع نقول مشكلتك أنت مش فاهم السلف بيفسر وا إزاي ، امشي معايا واحدة واحدة
- بيقول هنا "لابد من الإطلاع على مجموع ماجاء عنهم أو أغلبه على الأقل حتى يتبين لك المعنى الكلي للآية عندهم حتى لا يقع خطأ الفهم الجزئي للآية"، واحدة واحدة .. عشان كده بيقول دة الخطأ ده وقع فيه مفسرين مشهورين لإن هو خد قال لك قال فلان فأخذ دي بس ما بصش

للباقي وعلى أساس كده بنى كل الكلام،طبعاً الكلام ما يتفهمش إلا لو جمعت الكلام كله فلو خدت دي بس ممكن بنيت عليها التفسير تيجي تسمع القول التاني تقول لا لا لا ازاي ؟ ما دي بتكمل دي بس أنت اللي مش فاهم ؛ بيقول خلاصة كلامه هنا" إن أنت في العادة لما بتيجي تقرأ تفسير آية بتلاقي كلام كتير فتظن إن هناك تعارض هُنا الإشكال لازم نفهم قاعدة مهمة : أن غالب خلاف السلف في التفسير ليس فيه تعارض خلافاً للفقه" يعني السلف إذا اختلفوا في الفقه يكون خلاف فعلاً لكن إذا اختلفوا في التفسير في العادة ما بيكونش خلاف أنت اللي مش فاهم عشان كده فاكرين المره اللي فاتت قلنا

## أنواع الخلاف

- ١) خلاف تنوع : يعني هو الظاهر خلاف بس هو الحقيقة ده مفيش تعارض أصلاً كله صح بل
  بيكملوا بعض مش بيتعارضوا مع بعض.
- ٢) لكن خلاف التضاد: بقى وده قليل في كلام السلف في التفسير خلاف التضادهو ده اللي لازم أشوف له حل لإن ما ينفعش أجمع الأقوال دي مع بعض غالب إختلاف السلف في التفسير هو من باب إختلاف التنوع وليس من باب إختلاف التضاد عشان كده بيقول بقى (الإمام الزركشي في البرهان) طبعاً البرهان ده من أعظم الكتب في علوم القرآن والإمام الزركشي من أعظم من ألف في ذلك (والإمام السيوطي ألف كتاب الإتقان) يعني أخذ كثير من كتاب البرهان للزركشي طبعاً كتاب الإتقان للإمام السيوطي في علوم القرآن من أشهر الكتب علي الإطلاق وسبق إلى ذلك الإمام الركشي في كتابه البرهان في علوم القرآن من أشهر الكتب علي الإطلاق وسبق إلى ذلك الإمام الزركشي في كتابه البرهان في علوم القرآن، بيقول بقى إيه ؟

بيقول: "يكثر في معنى الآية أقوالهم و إختلافاتهم، ويحكيه المصنفون للتفسير بعبارات متباينة الألفاظ ، ويظن من لا فهم عنده أن ذلك اختلافاً سيحكيه أقوالاً كأن ده كله في واحد قول مستقل ليس لهم علاقة ببعض وليس كذلك بل يكون كل واحدٍ منهم ذكر معنى ظهر له من الآية وإنها اقتصر عليه لإنه أظهر عند ذلك القائل أو لكونه أليق بحال السائل وقد يكون بعضهم يخبر عن الشيء بلازمه ونظيره والآخر بمقصوده وثمرته والكل يؤول إلى معنى واحد غالباً والمراد الجميع فليُتفضل لذلك ولا يفهم من إختلاف العبارات إختلاف المرادات "كلمة تقيلة بس خلينا نمسكها حتة حته هو بيقول ليه هم كل واحد قال كلمة، ليه مقالوش كلمة واحدة ؟

#### بيقول: ممكن عدة أسباب ممكن مثلاً:

- إن في واحد اول ما سمع الآية مثلاً جه يفسر في معنى تبادر لذهنه كان هو ده تجلي في ذهنة لسبب ما واقع مثلا عايشه أو هو متأثر بمعنى معين فقال المعنى اللي ظهر له دا .
- فواحد تاني اتسأل فقال معنى تاني مؤثر فيه أو بيقول أليق بحال السائل يعني هو شاف السائل مثلا قال دي مناسبة دي مثلا ﴿ ثُمَّ لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ النَّعِيمِ ﴾ مثلا دي بنضر ب بها أمثله كثيره ممكن هو شاف اللي قدامه مثلا صاحب قصور فقال له النعيم القصور دي أليق بحال السائل.
- واحد تاني كان فقير فقال له العلم هو عالم مثلا. واحد ثاني يقول له الفراغ. واحد ثالث يقول له مثلا الأمن.

فيعطي السائل الحتة اللي يعمل بيها هو عايز يرشده للعمل ما هو لو قال للفقير القصور هو كده هيقول الحمد لله ربنا مش هيسألني على حاجة أو هيطلع يقول أنا ماليش دعوة بالآية دي أنا ما عنديش نعيم أو يطلع يقول أنا ربنا ما أنعمش علي في حاجة صح،، لكن هو مثلاً يجي له سائل دا يقول له القصر ودا يقول له العلم ودا يقول له الأمن وده يقول له الفراغ

عشان يقول لكل الناس كلكم داخلين في الآية هو كده بيضيق ولا بيوسع؟ بيوسع تمام.

لكن هو إيه تفسيرها اللغوي (النعيم): هو ما يتنعم به. يعني الآية مش هتفيد حاجة هو عايز يدي له العمل على طول عايز يقول له أنت داخل فيقول له مثال عن النعيم فالواحد يفتكر إن هي تعارض لو واحد خد مثلاً يقول قال عكرمة القصور مثلاً إذا النعيم هو القصور إذاً نحن ليس عندنا نعيم أساء الفهم وترتب على ذلك عمل خاطئ اللي هو قال خلاص أنا ما عنديش نعيم لإن النعيم هو السلف فسروه بالقصور طب أنت جمعت كلامهم ؟ لا

ده فسروه بالمساكن الطيبة وفسروه بالأنهار وفسروه بالأمن وفسروه بالفراغ وفسروه بالعلم وفسروه كل حاجة يعني هم عايزين يقولوا كل حاجة يعني مجموع كلامهم كل ما يتنعم به هو نعيم كله نعيم عد ﴿وَإِن تَعُدُّوا نِعْمَةَ اللهِ لَا تُحْصُوهَا إِنَّ الله الله لَقَى دي مناسبة للسائل قال" وقد يكون لك حتة طب ليه قال يمكن دا أليق بحال السائل لما سأله لقى دي مناسبة للسائل قال" وقد يكون بعضهم بيخبر عن الشيء بلازمه ونظيره" يعني إيه بلازمه ؟ أحياناً الكلمة يكون لها معنى ظاهر وفيه لازم للمعنى دا بمعنى السلف

## التفسير بالمطابق والتفسير بالازم

مثلا فسروا قول الله تعالى (الودود) ﴿ وَهُوَ الْغَفُورُ الْوَدُودُ ذُو الْعَرْشِ الْمَجِيدُ ﴾ [البروج: ١٤] يعني إيه الودود: (الذي يحب أوليائه) تجد في التفسير الأول الودود هو الذي يحب أوليائه فتجد تفسير تاني (وقال فلان الودود هو المحبوب من أوليائه) ، الله أنت هتلغبطنا ليه ؟ هو الودود هو الذي يحب اللي بيحب ولا اللي بيتحب؟

- في حاجة إسمها التفسير المطابق: هو المعنى الصريح للآية بيسموه التفسير المطابق الودود هو الذي (يحب أولياءه)
  - تفسير (المحبوب من أوليائه) تفيسر بالازم يعني يلزم أنه يحب أوليائه

إن هم أكيد برضو بيحبوه يعني دي متلازمة مش ممكن يكون بيحب حد وهو بيكرهه يحبهم ويحبونه فهذه متلازمات فطالما بيحب أوليائه يبقى هو نفسه محبوب من أوليائه دي طريقة عند السلف في التفسير فممكن واحد يقول وفيها خلاف قيل أنه (الذي يُحِب وقيل الذي يُحِب )وهي مافيهاش خلاف ما هو الذي يُحِب أكيد يُحب أكيد يُحب

- بس هو اللي فسر الأولاني فسرها بالمطابق اللي هو المعنى الصريح الظاهر.
- والتاني فسرها باللازم اللي هو يلزم من إن هو بيحب إن هو أكيد إيه بيتحب.

دي يلزم منها دي حاجتين بيمشوا مع بعض ما ينفعوش ينفصلوا في واحد فسرها بالمطابق وواحد فسرها بالازم هم كده متعارضين ؟ بالعكس متكاملين كملك المعنى قالك طالما بيحب يبقى لازم يتحب فواحد بص لها من ناحية المعنى المطابق (الصريح) ودود يعني بيحب الود المحبة فها معنى الودود الذي يجب أولياءه طب إيه اللازم بتاعها الودود هو الذي يجبه أولياؤه سهله صح

ولذلك من أسباب الخلاف إن هو أحسن بيفسره باللازم بيقول لك و آخر يفسره بالثمرة يعني إيه الثمرة؟ مثلاً واحد يفسر ﴿ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ﴾

قال بعض السلف (يحبهم: يرحمهم) مع إن المحبة مش معناها الرحمة ، بس هو هنا هل هو بيفسر بالمطابق لا ، عشان كده البعض يفتكر إن السلف بيأولوا احنا عارفين إن المحبة ما ينفعش تأولها تقول ربنا ما بيحبش المحبة (لا ربنا يريد) مش قصده إن هو بيحب لا ربنا ما بيحبش (ربنا يريد الثواب) ويفسر وا الغضب إن ربنا يريد العقاب فعايز يقول إن ربنا ما يوصفش بالمحبة فالناس تفتكر مثلاً إن بعض السلف يقول يحب التوابين قال بعض السلف يحبهم يرحمهم هيفتكر السلف بيأولوا لا هما ما بيأولوش هم عارفين إن المحبة معناها المحبة بس دلوقتي أنا وأنت ناس من العرب الصحاح يعني وأنت بتقول لي ما يعني يحب أوليائه هقول لك يعني الحب الذي نعرفه طب ما أنا عارف يعني هو اللي يسأل

مش جاهل بكلمة محبة هو عايز معنى زائد عشان كده لما السلف بيفسروا عشان كده تفهم ليه السلف دايماً بيفسروا بحاجات زيادة لإن اللي قدامه فاهم المعنى المطابق اللي هو المعنى الصريح الظاهر ما أنا عربي وأنت عربي ما أنت أكيد مش بتسألني على المعني الظاهر أنت لما بتقول لي عايز حتة زيادة أديهالك وده يفهمك هم ليه السلف بيقولوا كده ، السلف مش من عادتهم يفسروا بالمعنى المطابق ليه ؟ لإن مش هيبيع المياه في حارة السقايين أنت بتكلم عربي زيك مش هتقول له الودود الذي يجب يعني عيب فتلاقي نفسك بتخش في حاجة إيه أعلى بتديله إيه تدي له مثال حته زيادة مش هتقول له النعيم ما يتنعم به هو فاهم كده كويس فأنت بتدي له حتة زيادة

عشان كده تلاقي السلف بيطلعوا بره المعنى الظاهر لكن المعنى الظاهر المطابق ده تجده في تفسير المتأخرين يعني التفسيرات المتأخرة يجيبوا المعنى الظاهر ده كثير. اللي هي غربة الناس الناس أصلاً دلوقتي حتى مش عارفين المعنى الظاهر لو أنت قاعد يعني إيه ودود يقول لك ما اعرفش صح ممكن ناس بسيطة ميعرفش يعني إيه ودود يعني ما يعرفش يعني يقول لك ظريف مثلا لطيف ما يعرفش ودود يعني يحب مثلا لذلك السلف كان يحط حتة زيادة فمثلا زي ما قلنا فيقال يحب أولياءه يرحمهم هو هنا فسرها بالثمرة هو لو حبهم هيعمل فيهم إيه هير حمهم أكيد صح لأن الله لا يعذب من يحب هم فهموها ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَىٰ نَحْنُ أَبْنَاءُ اللهَّ وَأَحِبَّاؤُهُ قُلْ فَلِمَ يُعَذِّبُكُم ﴾ إذًا ربنا لوحب حد مش ممكن يعذبه يبقى إذًا يجبهم يعني يلزم من ذلك أو ثمرة ذلك إن هو ايه؟ يرحمهم،، عشان كده لو واحد من السلف قال يحبهم يعني يتودد إليهم والتاني قال يرحمهم هو ده تعارض لا دا واحد فسرها صريحة والتاني فسرها بالثمرة والأثر بتاع المحبة إن هو سيرحمهم فهمت الكلمة دي عشان كده بيقول هو كله بيؤول إلى معنى واحد بس أنت الشكل قدامك إختلاف عبارات لكن هل إختلفت المرادات لا الكل بيدور حول مراد واحد بيقول شيخ الإسلام بيقول كلام رائع الخلاف بين السلف في التفسير قليل وخلافهم في الأحكام أكثر من خلافهم في التفسير وغالب ما يصح عنهم من الخلاف يرجع إلى إختلاف تنوع لا إختلاف تضاد وذلك صِنفان شيخ الإسلام ابن تيميه سيضع لنا حاجه زيادة غير اللي اتكلمنا عنهم هنتكلم عنهم، قلت لكم دلوقتي حاجتين قلنا إن السلف احياناً بيفسروا بالمطابق ده بيسموه تفسير بالمطابق اللي هو المعنى الظاهر عادي في قوله تعالى: ﴿ وَبُسَّتِ الجِّبَالُ بَسًا فَكَانَتُ هَبَاءً مُنْبَتًا ﴾ قال بعض السلف (وبست أي فتت) هذا تفسير بالمطابق لإن بست معناها في اللغة فتتت ده بيسموه تفسير إيه المطابق اللي هو تفسير المعنى الظاهر للكلام . وخدنا طريقة ثانية لتفسيرهم التفسير باللازم والثمرة

مثل ما فسروا الودود المحبوب رغم أن المطابق الودود المحب لكن المحبوب دي لازم أو الذي يحبهم يرحمهم ده تفسير باللازم أو بالثمرة . يبقى دلوقتي فهمنا طريقتين خلاص للسلف تفسير بالمطابق التفسير باللازم أو الثمرة خلاص عديناها ندخل علي التانية، النوعين اللي هيقولهم شيخ الإسلام ابن تيمية ممكن نخليهم تلاتة واربعة هو بيقول نوعين من الأنواع النوع الأول اللي هيقوله شيخ الإسلام ابن تيميه أحدهما " أن يعبر كل واحد منهم عن المراد بعبارة غير عبارة صاحبه تدل على معنى في المسمى غير المعنى الاخر مع اتحاد المسمى "سيبك من بقية الكلام عشان ما تتلغبطش غير إتحاد المسمى السطرين دول هنعبر عنهم بكلمتين بس "من طريقة السلف أن يفسر وا بجزء من المعني" حط كلمة جديدة احنا قلنا السلف من عادتهم بيفسروا...

- ١) التفسير بالمطابق.
- ٢) تفسير باللازم والثمرة.
- ٣) التفسير بجزء من المعني.

هي كده دي أحسن عبارة هتلاقيها تفسير بجزء من المعنى. يعني ايه تفسير بجزء من المعنى؟

## التفسير بجزء من المعنى

يعني الكلمة يبقى لها معاني في اللغة فكل واحد ياخد جزء من المعني ويفسر وا لو جمعتهم تعرف قلت لك مثلا أحمد هو الطويل والثاني قال أحمد هو الأسمر والثالث قال أحمد هو العريض هل فيه تعارض بين كلامهم ؟ هل أسمر غير طويل غير عريض؟ لا. بس كل واحد فسرلك أحمد بجزء من المعني اللي هو شافه لما حب يفسر أحمد لو أنت جمعت كلامنا هتعرف مين أحمد لكن لو أنت نظرت بس لطويل ممكن يلتبس عليك الكلام لو نظرت لعريض لو نظرت لأسمر ، هو في تعارض في كلامهم ؟ لكن كل واحد فسرلك بجزء من المعني .

لكن لو عايز يفصلك كل المعني كان قالك أحمد هو الأسمر الطويل العريض دا خلصلك الكلام بس هم السلف ماكنوش بيعملوا كده كان لازم تجمع الكلام عمري ما هعرف أحمد إلا لما كل واحد فيكوا قالي خلي بالك إيه كهان طويل، عريض كده أنا فهمت خلاص فهمت الحته دي هضر بلك كذا مثال دلوقتي بس أنا بفهمهالك بمثال بسيط يعني أي تفسير بجزء من المعني ويعني أي كل واحد يديني جزء لما أمسك الأجزاء كلها آه الله ينور كدة مفيش تعارض دا انتوا أصلا مفيش تعارض ما بينكوا.

مثال قوله تعالى : ﴿ وَكَأْسًا دِهَاقًا ﴾ ما معني دهاقا ؟ قال بعضهم (صافية) وقال بعضهم (متتابعه) وقال بعضهم (متتابعه) وقال بعضهم (ملأى يبقي عندنا تلات أقوال للسلف صافية متتابعه ملأى يعني كأس مليانه هل هذه الأقوال متعارضة ؟ ليست متعارضه ، إنها طريقة تفسير السلف هنا التفسير بجزء من المعني الكأس بتبقي مليانه وصافيه وورا بعض يجيلك واحد في التاني في التالت في الرابع فتجد عبارة السلف كأساً دهاقاً هي كأسٌ صافية ملأى يتبع بعضها بعضاً طبعاً أنت قاعد مش فاهم هو إيه الجملة اللي أنت قولتها دي الجملة دي هي خلاصه كلام السلف علشان كدا قلتلك لما تفهم حتي السلسله

دي هتفهم الروعة في كلمات المعاصرين لما بيجي يجمعلك المعني تقول إيه دا عملتها إزاي دي تروح عند ابن كثير تلاقي الكلام دة متبعطر عشان تعرف المجهود الذي بذل مش يجي واحد يقول ما أنا عادي ممكن أفسر اقعد ساكت خالص متتكلمش الناس بتتعب عشان تطلعلك الجملة السهلة دي بتطحن في كتب السلف علشان يطلعلك المعني الله على العبارة خلصتلك كلام السلف كان كل السلف واحد يجيب دي وواحد يجيب دي وواحد يجيب دي وواحد يجيب دي وواحد عمن المعني .

مثال تاني سريعا ﴿إِذَا الشَّمْسُ كُوِّرَتُ ﴾قال بعض السلف كورت (انطفأت) قال بعض السلف كورت (لفت) وقال بعض السلف كورت (ألقيت في النار) فيه تعارض ؟ لا ؛ هو كل واحد بص لجزء من المعني دا اللي هيحصلها فعلا ﴿إِذَا الشَّمْسُ كُوِّرَتُ ﴾عشان تكور حتتطفي الأول وبعدين تكور و يحصلها إيه في الآخر ؟ كها في قوله تعالي ﴿ وَجُمِعَ الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ ﴾ تلقي في النار فكل واحد فسر جزء من المعني لو أنت قلت بس انطفأت يبقي مفهمتش المعني لو قلت كورت بس يبقي مفهمتش كويس ولو قلت ألقيت في النار يبقي مافهمتش المعني لكن هي أنطفأت الأول وبعدين كورت وبعدين ألقيت في النار دا إسمه إيه تفسير جزء من المعنى

هو ضرب لنا هنا مثال في (صفحة ٤٩) ﴿ هُذَا فَلْيَذُوقُوهُ حَمِيمٌ وَغَسَّاقٌ ﴾ قال هنا الغساق دي السلف قالوا فيها معاني كثير بص هو هنا بيقول وقد لخصها ابن الجوزي في زاد المسير، خد معلومه حلوه ابن الجوزي ليه تفسير إسمه (زاد المسير) كان يجمع فيه أقوال السلف، لو عايز يعرف أقوال السلف ورا بعض كده وكان بيرتبهم كده بترتيب كويس فتلاقي ابن الجوزي بيقول وفي الغساق أربعة

أقوال بص الكلام مترتب بطريقة شيك إزاي ؟ أحدهما الزمهرير رواه فلان عن فلان مش هيهمني دلوقتي مين اللي قال.

١) الزمهرير يعني (ساقعة) ، يبقى الغساق البارد فأنا كده هقول الغساق البارد مينفعش كمل بس
 ٢) قال الغساق التاني (هو ما يجري من صديد أهل النار) آدي واحدة تانية .

٣) الغساق هو (عين في جهنم يسيل إليها حمت كل ذي حمم الحيات) يعني بيتحط فيها السم بيتجمع فيها السموم بتاعت الحيات لو غمس فيها الانسان غمسة يخرج وقد سقط عظمه

٤) يقول والرابع هو (ما يسيل من دموع أهل النار)

٥) يقول والقول الخامس لم يذكره ابن الجوزي وهو (المنتن)

عندنا خمسة أقوال (بارد منتن صديد دموع سم) أنت لو مسكت كدا بسذاجة بصيت هتقول ده تعارض هو في الحقيقة لا تعارض يمكن جمع هذا الكلام كله في عبارة واحد

- ممكن أن نقول الغساق هو" صديد أهل النار يجمع في عين ويضاف لها سم الحيات ثم يبرد أشد التبريد ويترك حتى ينتن ثم يقدم لهم" يبقى مزيج، لسه هنقول عبارة ابن كثير
- بس أنت ممكن تخترع عبارة دلوقتي هو "مزيج من صديد أهل النار ودموعهم يجمع في عين ويضاف له سم الحيات ثم يبرد بشدة ويترك حتى تشتد نتانته ثم يقدم لهم".

ولذلك لما قلت لك في بداية كلامي خالص أول درس أنت لما بتفهم كلام السلف بيزداد عملك أنت لما تتخيل أصلاً المشهد ده أكيد أثره في نفسك مش زي لما سمعت الغساق البارد لوحدها أو صديد أهل النار لما اجتمعت عليك المعاني دي أنت أكثر رغبة في النجاة من النار الآن تخيل صديد

منتن رائحه كريهه وبارد عليه سم ودموع أهل النار يقدم ليؤكل ويشرب في الجحيم هذا شيء صعب جداً. عبارة ابن كثير بقى بيقول والغساق هو "ما اجتمع من صديد أهل النار وعرقهم ودموعهم وجروحهم فهو باردٌ لا يستطاع من برده و لا يواجه من نتنه" أنت طبعاً تقرأ عبارة ابن كثير مش مقدر التعب فيها قد إيه دي عبارة كده فعلاً في التفسير زي ما هي كده فطبعاً العبارة دي متعوب فيها شوف ابن كثير فين مجمع بالطريقة دي إزاي حاجه روعه آخد بالك!

مثال تاني :قول الله تعالي ﴿ مُهْطِعِينَ مُقْنِعِي رُءُوسِهِمْ لَا يَرْتَدُّ إِلَيْهِمْ طَرْفُهُمْ وَأَفْئِدَتُهُمْ هُوَاءٌ ﴾ يعني إيه المهطع قالك فيها بردو زاد المسير

- المهطع الإهطاع: هو أن ينظر من غير أن يطرف قال الإهطاع والإسراع والإهطاع هو
  المهطع الذي لا يرفع رأسه
- وممكن جمع الأقوال دي (هو لا يرفع رأسه من شدة الخوف والخشوع وفي نفس الوقت مبرق من شدة الرعب وفي نفس الوقت بيجري لإن هو ما يقدرش يهرب فبيجري) بيستجيب للداعي ﴿ يَقُولُ الْإِنسَانُ يَوْمَئِذٍ أَيْنَ الْمُفَرُ ﴾

خد بالك تخيلوا مرعوب وعنيه مبرقه وموطي من شدة الخوف كل دي مهطعين مفيش تعارض صح؟ يبقى كل واحد فسر بإيه ؟ بجزء من المعنى سهلة كده يا جماعة .

ونفس الكلام قالوا ﴿ مُتَكِئِينَ عَلَىٰ رَفْرَفٍ خُضْرٍ وَعَبْقَرِيٍّ حِسَانٍ ﴾ هنقولو باقي كلام ابن تيميه عشان نخلص الجزء الأول بقى الصنف التاني خلاص فهمنا يعني إيه جزء من المعنى، احنا كده قلنا ثلاث حاجات تفسير السلف بالمعنى المطابق الصريح اللي احنا متعودين عليه اللي احنا فاكرين إنه ده التفسير وده بيخلينا مانفهمش كلام السلف إننا دايماً مستنيين المعنى المطابق يقولك إيه علاقة ده

بالآية ما أنت مش فاهم هم ما بيفسروش كده هم بيفسروا بالمعنى المطابق أو يفسر باللازم أو يفسر بعزء من المعنى ،

#### التفسير بالمثال

الثالثة التفسير بالمثال ودي سهلة خالص التفسير بإيه؟ بالمثال يعني تفسير المثال زي النعيم أنا قلتها لك كذا مرة ﴿ ثُمَّ لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ النَّعِيمِ ﴾ القصور،المساكن،الماء البارد،الفراغ،الصحة، كل هذا إسمه تفسير بالمثال هو ده جزء من المعنى ولا ده مثال،ده مش جزء من المعني أنت فاهم الفرق ده مش جزء من المعني ده مثال له.

- لو قلتلك الإنسان (يد) ده إيه جزء من المعني الإنسان (رجل) ده جزء من المعنى إنسان (بطن) ده جزء من إيه المعنى إنسان (عقل) ده جزء من المعني
- لكن لو قلتلك الإنسان أحمد ومحمد وفاتن ومنى وشيهاء ده إسمه إيه ؟ مثال ؛ هو الإنسان هو أحمد ومنى ومحمد ده مثال ليهم مش جزء منهم

فالنعيم كوني بقول القصور والماء ده مش جزء من المعنى عشان تفهم يعني إيه الفرق بين الجزء من المعنى والمثال ، الجزء من المعنى فعلًا إن أنت قلت لي حتة فعلًا منه ما ينفعش أفهمها إلا لما تقولهم كلهم لكن المثال يكفيني أي مثال أنا فهمت أنت قصدك إيه يعني أنت بتقولي إنه دا وغيره يعني فمها جمعت من الأمثلة هي دي مش بكمل معني. أنا فهمته من أول مثال بس أنت قول بقى زي ما أنت عايز تحط تحته بقى اللي أنت عايزه الباب مفتوح لإن أنا بضرب إيه ؟أمثلة فاهم الحتة دي ؟ هيدينا مثال دلوقتي أهو مثلاً أديك مثال الباقيات الصالحات

قوله تعالى ﴿ الْمَالُ وَالْبَنُونَ زِينَةُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَالْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ خَيْرٌ عِندَ رَبِّكَ ثَوَابًا وَخَيْرٌ أَمَلًا ﴾ إيه تفسير ﴿ وَالْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ ﴾ التفسير المطابق هو الأعمال التي تبقى،الأعمال الصالحة التي تبقى للعبد في ميزان حسناته يقابل ربنا بيها تجد تفسير السلف الباقيات الصالحات لا إله إلا الله ، الباقيات الصالحات سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر ، واحد يقول لك الباقيات الصالحات الصالحات قيام الليل ، فهمت الكلام ده جاي منين! دا تعارض ولا كل واحد بيفسر بإيه ؟ متقوليش دا جزء من المعني دا تفسير بالمثال .

وللذلك يضرب مثال هنا قوله تعالى ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِّنَفْسِهِ وَمِنْهُم مُّقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقُ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ اللهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَصْلُ الْكَبِيرُ ﴾

#### السلف فيه واحد منهم

- قال السابق (هو الذي يصلي الصلاة في أول الوقت)
  - المقتصد (الذي يصلي أثناء الوقت)
- و الظالم لنفسه (الذي يؤخر الصلاة إلي آخر الوقت) ، ده تفسير بالمثال .

#### ولذلك هتلاقي مثال ثاني يقول لك

- \* السابق هو (المتصدق)
- \* الظالم هو (الذي يأكل الربا)
- \* والعادل(الذي يعدل في البيع والشراء)، ده مثال.

#### واحد ثاني يقول لك

- الظالم هو (آكل الربا ومانع الزكاة)
- والسابق بالخيرات (هو الذي يتصدق)
  - والمقتصد (اللي بيدفع الزكاة بس)

دا تعارض ولا ده إيه؟ كل ده بيضرب بإيه ؟بيضرب بالمثال.فهمنا؟ خلاص كده أنت مية مية خلصت السر الأول.

## عشان كده هو بيقول كيف نجمع أقوال السلف في الجملتين دول:

- بيقول الأول نجمعهم كلهم ننظر في الأقوال
- يبقى أول حاجة لو في أقوال منكرة نستبعدها الأكيد الأسانيد بتاعتها هتطلع ضعيفه
- وبعد كده نمسك الباقي إما يكون مفيش بينهم تعارض نجمع الأقوال ونفهم المعنى كله.
- أو يكون في بينهم تعارض يبقى ألجأ للمرجحات. قولنا إن السند دا أحد المرجحات وإلا في مرجحات تانية إيه اللي خليني ارجح ده على ده؟ في بقى كذا مرجح ممكن السند ..
- أشوف الصحيح و الضعيف .افرض الإثنين صحيح هنبتدي بقى ندور على مرجح تاني
  قلناها كذا مرة راجع دروس في منها
  - \* شهرة الصحابي في التفسير
    - \* شهود الحادثة
    - \* موافقة السياق
    - \* موافقة المشهور من اللغة

كل دي مرجحات زي ما قلنا مرجحات دي شغلة المفسر ده ما أقدرش أقول لك تقدم إيه على إيه خلاص يبقى احنا خلصنا كده الجزء دا.

#### إدراك المعنى اللغوي

بعد كده بيقول لنا المرحلة الثانية وهي

ومقارنة بما جاء عن السلف ادراك المعنى اللغوي للكلمات الواردة في الآية

ثم الجمع بينهماً لتحديد المعنى الكامل

عايز يقول إن المرحلة بتقول لي هو السلف قالوا معاني صح؟ خلاص احنا دي كانت المرحلة الأولى إن احنا شوفنا كلام السلف؟ قال لك بعد ما تشوف كلامهم روح شوف معني الكلمة دي في اللغة وبص لده وبص لده الدنيا تنور معاك أكثر، شوف أنا لما شفت كلام السلف بس الدنيا نورت لا هات لي المعنى اللغوي كمان جنب الكلام وحطه كمان جنب كلام السلف هيزداد عندك الفهم وهتفهم هما ليه قالوا كده ؟ لإن ده مرتبط بالمعنى اللغوي للآيه وكلامهم كله بيتفرع مع اللغه ويفهمك طريقة السلف.

السلف مش هيقول لك المعنى اللغوي الصريح لازم يضيف لك حاجة في العادة ويضيف لك حاجة كان فيها ثراء وفيها معنى إيهاني أو معنى تربوي أو يحل لك إشكالية وكل ده هو ما خرجش عن مضمون المعنى اللغوي. فمهم قوي إن أنا لما عايز أكمل فهمي للآيه أجيب الكلام بتاع السلف أحط جنبه المعنى اللغوي وأبص للإثنين مع بعض يا سلام الدنيا هتنور

هنضرب أمثلة دلوقتي بس هو قبل منبدأ الكلام بيقولنا هو إيه أهمية الموضوع دا ممكن نكتب جملة بسيطة إنه "المعنى اللغوي يضيف إليك معاني صحيحة لم تأتي صريحه" ليه؟ لإن أنا مثلا جبت المعنى اللغوي بس فلقيت السلف بيطوفوا حول المعنى ده كل واحد قال حاجة أنا ممكن أنا ألاقي معنى جديد أضيفه بلا حرج لإن أنا بطوف ايضا زيمم ما خرجتش بعيد عن المعنى اللغوي.

فاكرين لما قولنا هو الإنسان ممكن يحدث معني في التفسير؟ ممكن يحدث قول في التفسير إذا كان من باب المعاني ويديك معنى كطريقة السلف معنى لا يتعارض مع اللغة ولا يتعارض مع السياق المعنى لإن زي ما قلنا هو السلف أصلاً بيطوفوا حول المعني اللغوي وكل واحد بيحط حتة بتضيف لك حاجة فأنت ممكن تجد مفسر أضاف حاجة كان ده غلط كدا لا ما ينفعش تقول كلام غير السلف! هو القول اللي قاله ده متعارض مع كلامهم ولا بيكملوا كان لا ده بيكمله عشان كده ده بردوا يفهمك تفسير بالمثال والتفسير بجزء المعنى ده باب بردوا ممكن يكون مفتوح للمعاصرين إن هم إيه تضيف فيه مثال أو تضيف جزء من معنى ما قالوش السلف قالوا كل أجزاء المعنى ممكن يكون قال خمس أجزاء من سبعة جه مفسر معاصر قال الستة وقال السبعة يبقى ده ممكن ده القول اللي من عشرة خمس أجزاء من سبعة جه مفسر معاصر قال الستة وقال السبعة يبقى ده ممكن ده القول اللي أستطيع أن أحدث قول في التفسير إذا كان في الحتة دي مثال جزء من المعنى تفصيل باللازم . فهمت أستطيع أن أحدث قول في التفسير إذا كان في الحتة دي مثال جزء من المعنى تفصيل باللازم . فهمت

لكن آجي في حلال وحرام بقى هم اتفقوا على حاجة في حلال وحرام أقول لها أنا عندي بقى قول جديد لا X أقول لك لا دي ما ينفعش أنت كده مش هتتكلم في المعاني أنت بتتكلم في العقيدة تقول لها أنا فهمت عقيدة جديدة؟ أنا بفهم أنا حر أقول لك لا ما ينفعش هنا تفهم ولا مش فاهم ليه؟مينفعش تخرج عن أقوال السلف في الإيه ؟ في العقائد في الأحكام.

هي ما فيش كلام فيها ما ينفعش تطلع قول جديد أنت هنا مش بتتكلم في المعاني أنت بتتكلم في أحكام والأحكام طالما أجمعت الأمة على أحكام معينه مينفعش إن أنا أخرق الإجماع ده لكن المعاني مفيهاش إجماع ممكن تضيف معني جزء تاني من معنى تضرب مثال تاني فهذا مش أحداث قول منكر يتعارض مع كلامهم ، عشان كده بقولك لما بفهم معنى اللغوي وأقارنه بالسلف بشوف هما السلف أحاطوا بالمعنى اللغوي ولا لسه في فرصة لمعاني جديدة صحيحة لا تتعارض مع أقوالهم تضيف مزيد من الثراء.

فاكرين قلنا مثال قبل كده قديم لما فسرنا قوله تعالي ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافِلِينَ ﴾ في ناس قالوا (النار) وناس قالوا (الفار) وناس قالوا (الخبر) وناس قالوا (المرم والخرف) ، وابن عاشور مثلا قال ﴿أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ﴾ هو (الفطرة) وقال ﴿رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافِلِينَ ﴾ هو (الإنتكاس).

مع إن السلف ما قالوش دي بس هل ده متعارض؟ ده معنى جديد جزء من معنى جديد أضافه أو مثال لأحسن تقويم أضافه للسياق عايز يقول إن اما أحط المعني اللغوي أنا أقدر أتحرك كهان في خلال المعنى اللغوي ممكن يحصل إضافة لمعاني صحيحة لم تأتي صريحة. تمام؟ وممكن العكس ممكن لما أعرف المعنى اللغوي أحذر من إن أنا أفسرها باللغة وأقف عند قول السلف شوف العكس ممكن معنى لغوي يخليك تضيف ممكن معني لغوي بخليك تخاف تحط المعنى اللغوي ، تجد إن السلف بعدوا عن المعنى دا لإن مش مقصود من الآية المعنى دا

مثل ما فصلنا قبل ﴿ وَاعْبُدْ رَبَّكَ حَتَّىٰ يَأْتِيكَ الْيَقِينُ ﴾ اليقين معروف السلف كلهم فسروا اليقين إنه هو الموت ما ينفعش هنا يقول لليقين عمل قلبي

مثال ثاني قوله تعالى ﴿ وَمَا مَنَعَنَا أَن نُّرْسِلَ بِالْآيَاتِ إِلَّا أَن كَذَّبَ بِهَا الْأُوَّلُونَ وَآتَيْنَا تَمُودَ النَّاقَةَ مُبْصِرَةً فَظَلَمُوا بِهَا وَمَا نُرْسِلُ بِالْآيَاتِ إِلَّا تَخْوِيفًا ﴾ لو أنت فسرتها لغة أي أن الناقة ترى مبصرة صح لكن هنا مش معناها تري ، مبصره هنا يعني: واضحة بينة ، فاهم الحته دي؟ طيب خلينا نكمل بيقول هنا طبعا.

هو ضرب مثال ثاني عن قد إيه المعنى اللغوي ممكن يأثر حتى في العقيدة إن أنت تفهم لغة العرب في واحد إسمه عمرو بن عبيد ده من أئمة المعتزلة والمعتزلة عندهم مشاكل كثيره في العقيدة منهم إن هم بيقولوا بخلود أهل الكبائر في النار بيقولوا إيه ؟ خلود . يعني واحد عمل كبيره مات عليها بيقولوا إن ده هيخلد في النار فجبت منين الكلام ده!! قال لك لإن ربنا توعد اللي يعمل الحاجات دي بالعذاب الأليم زي ما ربنا قال له ﴿وَيْلٌ لّكُلِّ هُمَزَةٍ للَّذَةٍ ﴾ يبقى هيقعد في الويل ده علطول ما ينفعش يطلعه منه لإن هو لو طلعه منه يبقى خالف كلامه ربنا قال ﴿وَيْلٌ لّكُلِّ هُمَزَةٍ لللهُ يَقي لكل همزة لمزة أي ويل طالما قال ويل يبقي هيقعد في الويل ده علطول ولو طلعه من النار يبقى خالف كلامه و ربنا ما يخالفش كلامه .

مثلاً ربنا قال ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ الْغَافِلاتِ الْمُوْمِنَاتِ لُعِنُوا فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَلَمُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ قال لو ربنا نعمهم بعد كده يبقى خالف كلامه إيه رأيك في الشبهة دي؟ جامدة ممكن أي حد يتخدع بيها ويقول إذاً أي حد مات على كبيرة هيعذب إلى الأبد ما ينفعش ربنا يدخله الجنة حتى لو مات مسلم اه يقول لك حتى لو مات مسلم ما يخرجش من النار ما يخرجش من النار طب إزاي ده مسلم؟ قال لك هي الآيات بتقول كده ربنا قال ويل فاللي يموت وهو يهمز ويلمز وما تابش هما بيتكلموا في اللي ماتابش ومات على ذلك من أصحاب الكبائر لا يخرج من النار أبداً

طب إيه الإشكالية عنده الإشكالية عنده حاجة في اللغة هو لا يفرق بين الوعد والوعيد ودي حاجتين في لغة العرب العرب كانت لا تعتبر الوعد مثل الوعيد بس هي دي حل إشكالية المعتزلة العرب لا تعتبر الوعد زي الوعيد العرب كانت تعيب خلف الوعد ولكن لا تعيب خلف الوعيد بل تعتبره من المكارم وربنا على يفعل ذلك لا يخلف وعده ويخلف وعيده ربنا قال ﴿وَعْدَ اللهِ لَا يُخْلِفُ اللهُ وَعْدَهُ وَلَكِنَ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ما قالش لا يخلف الله وعيدة.

فالوعد يقال في الحاجة الحلوة اللي عملهالك أنا أوعدك هجيبلك هدية لكن أتوعدك إن أنا أعذبك ده إسمه وعيد مش وعد مفيش حاجة إسمها وعد لحاجة مؤلمة إنها الوعد بيكون بحاجة حلوة والوعيد بيكون بالحاجة المخيفة والجامدة وكدة العرب كانت توعد وتتوعد وكان يعتبره من مكارم الأخلاق الوفاء بالوعد وخلف الوعيد فربنا هيعمل كده ربنا الله قال له هعذبك ممكن يسامحه أصلاً ممكن يعذبه شوية ويطلعه، ده ما اسمهوش خالف وعده، هو خالف وعيده، وخلف الوعيد من مكارم الأخلاق.

ولذلك بيعلق لنا تحت هنقرأها هي كلام جميل أصلاً أنت بتستمتع دلوقتي يا جماعة تفهم كلام حتى في العقيدة بيقول قال الأصمعي: جاء عمرو بن عبيد اللي هو (المعتزله) إلى أبي عمرو ابن العلاء طبعاً أبو عمرو ابن العلاء إمام في اللغة فقال "يا اباعمر يخلف الله ما وعده" هو عايز يوقعه فيقوله تعلالي بقا فقال أبو عمر ابن العلاء "لا" قال "أفرأيت من أوعده الله على عمله عقاباً أيخلف الله وعده عليه" فقال أبو عمر ابن العلاء "من العجمة أوتيت يا أبا عثمان "يعني عشان أنت أعجمي عن اللغة عشان أنت جاهل عشان أنت ما بتفهمش عربي قلت كده أنت لو بتفهم عربي ما كنتش قلت الكلام ده قال من العجمة اللي هو ايه؟ أعجمي يعني أنت ما بتعرفش تتكلم عربي ما تفهمش لغة العرب شوف رد عليه شوف يعني أنت ممكن تحل مشكلة عقدية كبيرة زي مشكلة المعتزلة إنك تبقى فاهم اللغة بس

قال من العُجمه أوتيت عشان كدة تلاقي دلوقتي كتير جداً من الشبهات اللي بتعرض على المسلمين في القرآن بتروج عليهم ليه؟ جهل عجمة ما بنفهمش احنا اصلاً قرآن واحد يجيب لك أي كلام يهري وبتاع فتصدق وخلاص "من العجمه أوتيت يا أبا عثمان إن الوعد غير الوعيد إن العرب لا تعد عاراً ولا خلفاً أن تعد شراً ثم لا تفعله بل ترى ذلك كرماً وفضلاً وإنها الخلف أن تعد خيراً ثم لا تفعله" قال فأوجدني هذا في كلام العرب قال نعم طبعاً ده التنين اصلاً بيتكلم هيجبله شاعر قال أما سمعت إلى قول الأول "ولا يرهب ابن العم ماعشت سطوتي ولا أختشي من صولة المتهدد وإني وإن أوعدته أو وَعدته لمخلف إيعادي ومنجز موعدي".

ما فهمناش أي حاجة المهم إن هم فاهمين طبعاً الكلام ده المفروض إن ده دليل يعني وكده. لا هو عايز يقول لي طبعاً إنه استدل بالبيت التاني واني إن أوعدته يعني هددته أوعدته أعمل إيه أنا عشان أنا رجل كريم لمخلف إيعادي اللي هو الوعيد ومنجز موعدي اللي هو الوعد هو عايز يقول أنا كويس أنا حتى لو توعدته وعدته هعمل إيه في الاخر هخلف إيه إيعادي وهنجز موعدي العرب كانت تعد ذلك من مكارم الاخلاق ، ويعيدُ الخبر كعب بن زهير حين أوعده رسول الله على فقال "نبأت أن رسول الله أوعدني والعفو عند رسول الله مأمول" بيقول يعني عن طريقة العرب أنا متوقع إن هو هيعف عني لإن دايماً الوعيد فيه عفو إيه الجال ده بتحس إنك أنت طاير كده إيه الكلام الكبير ده قصد مبسوط إن أنت بدأت تفهم الكلام الكبير ده صح علشان كدا بتستمتع بحاجة زي كده .

بيقول بعد كده خلاصة الكلام بيقول الذي ينظر في كلام القرآن يجد إن هو ثلاث حاجات:

- النوع الاول: كلام سهل قوي أي حد يفهمه الشمس والقمر والليل مش محتاجة حاجة كل الناس فاهمة
  - النوع التاني: من الكلام كلام ظاهره إنه مفهوم بس هو أعمق مما تتخيل

يعني الكلام بيقول كلام متداول المعنى الظاهر لكن عند التأمل تجد أن تحت هذا المعنى البسيط اللي فهمته معاني كتير أنت ما استوعبتهاش يعني مثلاً الشمس معنى الشمس هل فيها معاني كتير تحت لسه يعني الشمس يعني ما فيش ممكن مش هنلاقي استنباطات كتير تحت كلمة الشمس صح، القمر يعني خلاص القمر القمر ممكن ما تلاقيش استنباطات كتير تحت كلمة القمر لكن لو أنا قلت مثلاً ﴿ وَإِذَا مَسَّ الْإِنسَانَ الضُّرُّ دَعَانَا لِجَنبِهِ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَائِمًا فَلَيًا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ مَرَّ كَأَن لَمْ يَدْعُنَا إِلَىٰ ضَلَّ مَسَّ الْإِنسَانَ الضُّرُ دَعَانَا لِجَنبِهِ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَائِمًا فَلَيًا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ مَرَّ كَأَن لَمْ يُدعني إِلَىٰ ضَلَّ مَسَّ الْإِنسَانَ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله الله المور والمرور ده يدل على سرعة النسيان ده أنت امبارح يا راجل تتوسل إلينا نعفو عنك تفجر هو الإنسان كده مر .

فالكلمة الظاهرة سهلة ﴿مَرّ ﴿ يعني في حد عايز تفسير كلمة ﴿مَرّ ﴾ يقولك ﴿مَرّ ﴾ هي فيها إيه بس لأ الموضوع مش بالبساطة اللي أنت متخيلها دي هي شبه الشمس في إن هي معنى إيه ظاهر لأ بس دي تحتها معاني كتير وفوائد كتير عايزة تأمل عايزة تأمل يبقى عندنا دلوقتي نوعين كلام مفهوم عادي بس تحتيه معاني كتير لما عادي ممكن ما فيش تحتيه معاني كتير الشمس والقمر الليل كلام مفهوم عادي بس تحتيه معاني كتير لما تتأملوا في سياقه ليه الكلمة دي اتجابت هنا؟ ليه اتحطت هنا ؟ اه ده عشان وعشان وعشان الكلام مش علي بساطة كده ده في معاني كتير أفهمها من إيه ؟ استنباطات كتير من الكلمة دي جت هنا رغم إن الكلمة نفسها مفهومة عادي بس سياقها مواضعها علاقتها بالسورة تلاقي نفسك فهمت حاجات أعمق ، زي ما قلنا (كورت) ممكن واحد ببساطة يفهمها كورت كوره هتبقى كورة بس هي (انطفأت وألقيت في النار) كلام كتير

#### • الحاجة الثالثة: كلمات مش مفهومه خالص

زي مثلاً إيه (مقمحون ،زرابي، الوتين، حمئة، ترائب ،زنيم ، أبا ، أمشاج ، سائحات) الكلام ده ممكن أي حد بسيط ما يفهمش يعني الكلام ده بقى صريح هتحتاج فيه لتفسير اللغة قال له بيقول طبعاً لما بنتكلم مش بنتكلم في الأول خالص

- يعني التاني والتالت هتحتاج فيه المعنى اللغوي
- \* التاني هتحتاج المعنى اللغوي عشان هيضيف لك ثراء هيخليك تفهم إيه هي المعاني اللي تحت الكلمة دى
  - \* الثالث اصلاً هتحتاج معه عشان نبتدي أصلاً نفهم هو الكلام بيقول إيه

اللي هي مش مفهومة أصلاً وبعد كده نفهم المعاني يعني انت اصلاً الثانيه انت فاهم المعنى اللغوي بس عايز تعيش وتفهم المعاني اللي حوالين المعنى ده فتدخل في اللغة برضو تعمل لك ثراء ، الثالثة أنت أصلاً مش فاهم حاجة مش فاهم حتي المعنى اللغوي يفضل إن أنت تكمل فدي أنت محتاج الأول تفهم اللغة تشوف كلام السلف ونبتدي بقى نعيش بقى مع الكلام

فبيقول عشان تفهم المعنى اللغوي وتبقى عندك ثراء عندك مصادر أول حاجة هو عايز يقول إن احنا نفهم عايزين نجمع دلوقتي احنا بنجمع المراحل دي يجمعوا بعض وأنا أقول لك خش على اللغة بس لا تجمع مع اللي فات هنجيب كلام السلف واللغة مش كلام السلف لوحده عشان تجيب كله أول حاجة تجيب كتاب في التفسير بالمأثور تفسير المأثور بيجيب كلام السلف زي (ابن جرير الطبري زي ابن كثير زي الدرر المنثور)،، تمام ؟ تفسير ركز عاللغة لغوي بلاغي زي التحرير والتنوير لابن عاشور تفسير أبي السعود تفسير البيضاوي الكلام ده هو ممكن يكون كبير دلوقتي بس احفظه في يوم من الأيام هتقرأ الحاجات دي ويبقى معاك معجم كتاب في اللغة زي الصحاح للجوهري مختار الصحاح مفردات الراغب الأصفهاني ده كتاب بيبقى معجم لغوي يبقى معك بردو ترجع لمعنى الكلمة لغة عادي جداً

لغة العرب معناها ايه؟ عشان احنا هنجمع كل ده هجمع كلام السلف اللي هو ازاي ابن كثير بيقول كلام السلف بس و أجيب التحرير والتنوير إزاي بقى إيه شغل بقى اللغة مع كلام السلف ويبقى معايا المعجم عشان أطلع الكلمة لغوياً بس بعيد عن كل ده هو معني الكلمه اصلاً كلغة بس إيه ؟ جمع كل ده مع بعض وتطلع معاني كتير قوي ، طيب هو هيختصر الكلام ويضرب لنا أمثله بيقول المثال الأول قول الله تعالي ﴿وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ مَرْيَمَ إِذِ انتبَذَتُ مِنْ أَهْلِهَا مَكَانًا شَرْقِيًا ﴾ بيقول انتبذت لو أنت كده فهمتها لوحدك كده (انتبذت) يعني ابتعدت من أهلها مكاناً شرقياً لكن لما تيجي تتعمق يعني مثلاً تجد في كلام السلف إن هي بعدت عن أهلها اتخذت مكاناً وكل واحد قال حتة.

بس لما تيجي تمسك اللغة تجد إن انتبذت فيها معنى زائد،العرب تقول نبذ الشيء أي (طرح مش اللي هو رايح بمزاجه لا رايح غصب عنه) يقول لك إيه مثلاً نبيذ لإن العرب بيطرحوا التمر في الماء نبيذ فينبذ التمر في الماء فيبقى نبيذ فالمعنى اضطرت لكدا فهذا معنى ذائد هي ما بعدت بس مضطره وقال لك الإنتباذ فيه معنى زائد في اللغة يقول لك انتبذ يعني اعتزل يعني كهان مضطرة ومش عايزة تشوف حد وأبغض شيء إليها الآن إنها شوف أهلها لإن هي دلوقتي حامل وفي وضع مشكلة ومش عايزة حد يشوفها يعني هي إذا ابتعدت مضطرة ولا تريد أن ترى أحد واعتزلت أهلها بالكامل شوف أنت بتزود شوف كلام السلف وحط مع اللغة تفهم فتطلع أنت بعبارة بقى كبيرة بقى إن هي مثلا إن "السيدة مريم ابتعدت عن قومها واضطرت لذلك وانها لم تكن راغبة في ان ترى احد من أهلها لذلك اعتزلتهم" كل ده في انتبذوا أنت جبت كل ده منين لما جبت معناها في اللغة وحطيت جنبها كلام السلف

خد مثال تاني ﴿ قَالَ رَبِّ أَنَّىٰ يَكُونُ لِي غُلَامٌ وَكَانَتِ امْرَأَتِي عَاقِرًا وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ الْكِبَرِ عِتِيًّا﴾ خلينا في اللغة الأول يعني إيه عتيا؟ قال لك العتو من المبالغة. يقول لك عتا يعني بالغ هي في اللغة كده يعني جاوز حد معين فبالغ فيه يسمى عتا دا لغة طيب يعني إيه بقى الكلام ده؟ خد بقى كلام السلف

بيقول قال مجاهد: عتياً (نحول العظم) تقول إيه اللي جاب نحول العظم لعتيا خد ما أنت افهم اللغة العتو المبالغة مبالغة ودلوقتي بيقول عندنا مجاهد بيقول العتي نحول العظم ماشي خلينا معاه قال ابن زيد: العتي هو (الذي عتى عن الولد فيها يرى نفسه لا يولد له) يعني اللي هو إيه قد بالغ وصل لمرحلة لو مش ممكن يتولد له يعني فواحد فسره إن العتي هو نحول العظم واحد بيقول لك العتي هو الذي لا يمكن إن يولد له واللغة بتقول إن العتي هو المبالغة بص بقى نخلص من هذا وفي اللغة

العتي تطلق على الشيء اليابس

تعالى نجمع كل ده كلمة واحدة قال (نخلص من أن زكريا تضرع إلى ربه بضعفه الشديد دا من المبالغة ده ضعف مبالغ فيه شديد حيث أنه قد كبر في السن وبلغ من الكبر مبلغاً يبس معه العظم ونحُل خدنا اللغة أهو مع إن السلف ما قالوش يبس قالوا نحُل بس اللغة بتقول يبس يلا حط دي مع دي ما فيش تعارض يبقى هو رفع ونشف يعني عايز يقول أنا مش ممكن أبداً ده أنا كبرت يعني من العتو بلغت من الكبر عتيا جاوزت الحد في السن وعضمي ضعيف و رق ونشف فأصبح لا رطوبة مطلقاً في بدنه ينتج منها ماء الولد فكيف لي أن يكون لي ولد؟)

جمعت معانا قول ابن زيد إن هو اللي مش ممكن يولد له أنا اصلاً ما فيش مياه في جسمي ازاي اتولدني ولا أنا اصلاً يعني زي ما يقول كده يعني ما فياش يعني بلغت من الكبر ايه؟عرفت لما جمعنا رغم ان كلام السلف متلاقيش ذكر اليبوس مثلاً لكن لما جمعت المعنى اللغوي وحطيته مع كلام السلف قدرت تطلع بعبارة شيك قوي حطيت فيها كله ان هو نحل عظمه ويبس مع إنها دي ما تقالتش يعني وبلغ مبلغاً كبيراً في السن اللي هو جاي من العتو اللي هو المبالغة صح؟ وعظمه رق وبتاع فلا يمكن أن

يولد له ولد زي كلام ابن زايد ممكن تطلع بعبارة عظيمة أووي إنك أنت حطيت اللغة مع كلام السلف وفي نفس الوقت المعنى اللغوي ما يتعارضش مع كلام السلف زي اليقين ومبصرة والكلام دا .

يقول مثلاً مثال في قوله تعالى ﴿ فَأَجَاءَهَا اللَّخَاضُ إِلَىٰ جِذْعِ النَّخْلَةِ قَالَتْ يَا لَيْتَنِي مِتُ وَقَالُ مُعْلَا مِثَالًا مُثَالًا مُنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الكلمة دي هي مش جاءها المخاض لا جاء غير أجاء قَبْلَ هُذَا وَكُنتُ نَسْيًا مَّنسِيًّا ﴾ ﴿ فَأَجَاءَهَا ﴾ الكلمة دي هي مش جاءها المخاض لا جاء غير أجاء

- جاء يعني (جه بمزاجه)
- أما أجاء يعني (حد جابه)

أجاء مش جاء لا يعني رايح بمزاجه أجاء يعني أرغمه على المجيء يعني المخاض أجاءها أجبرها أن تتمسك بجذع النخلة إلي دي هتجي لنا في حروف المعاني اجعل مخض حرف يسموه حرف معنى أجاءها المخاض، ﴿فَأَجَاءَهَا المُخَاضُ إِلَىٰ ﴾ يعني ألجأها أي اضطرها الى أرغمها ان تروح إلى هذا المكان محتاجة جذع النخلة عشان الطلق شديد فده بتصف حالتها إن هي وصل بيها التعب والطلق إلى درجة إن هي اضطرت تروح تمسك في نخلة فده يحسسك بمعاناة المرأة لكن أنت فهمت جاءها أنها أجاءها يعني راحت بقى جنب نخله

لكن أجائها تديك معنى زائد يدل على مدى المعاناة مدى التعب قلت تعبت فيقولك جبت منين تعبت أجاءها يا أخي أنت ما بتقراش خد بالك فبيقول مع إن أصل أجاء هو جاء لكن وردت هكذا جاء لكان المعنى أن المخاض جاءها لكن ليس إلا جزء من المعنى فقط فلها دخلت على همزة التعدية أضافت لها معنى آخر غير المجيء هو أن المخاض لما جاءها جاء بها إلى جذع النخلة كالفرق بين ذهب وأذهب لجأ وألجأ وهذا المجيء لم يكن على سبيل الإختيار إنها على سبيل الإضطرار

نأخذ آخر المثال يقول المثال الرابع ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّا أَرْسَلْنَا الشَّيَاطِينَ عَلَى الْكَافِرِينَ تَؤُرُّهُمْ أَزًّا ﴾ تعال نقرأ الكلام كلام رائع بقى أولا نجيب كلام السلف

- اولاً ابن عباس قال ﴿ تَوُرُ هُمْ ﴾ (تغريهم إغراء) طيب ده كلام السلف عشان دي هير بطلك كل
  - الكلام قتادة قال (تزعجهم ازعاجاً في معصية الله)

يبقى تزعجهم ازعاجاً إلى معصية الله أرسلنا الشياطين على الكافرين تؤزهم أزا تزعجهم تعينهم على المعصية يعني تغريهم اغراءً

• طيب تعالى بقى نشوف الازيز في اللغة معناه اي قال لك الأزيز في اللغة (صوت الرعد صوت غليان القدر و الأز في اللغة هو التهييج و الإغراء و الأز الإختلاط ويقال أززت الشيء إذا ضممته بعضه إلى بعض)

ده جايبه من كتاب الصحاح اللي هو المعجم أو مختصر الصحاح قال لك الأزيز في اللغة هو إيه ؟ غليان القدر التهيج الإغراء يقال أززت الشيء ضممته إلى بعض ويقال الأزيز هوالإختلاط ، حط بقى المعنى اللي هو ده و أربطه هو السلف إزاي خد المعنى اللغوي ده وقال الكلمتين دول ومافيش تعارض هو استثمر المعنى اللغوي و إداك معنى زائد كان ممكن ابن عباس يقول تأوزهم يعني الأزيز هو التهيج كان ممكن يقول الأزيز هو غليان القدر كان ممكن يقول كده بس هو عايز يقولك ده المعنى اللغوي إيه معنى الأزيز في السياق ده عشان كده احنا قلنا إيه هو الأزيز هو الصوت الشديد المضطرب أو التهيج و الإغراء أو الإختلاط طيب بيقولوا هذه المعاني متناسقة مع تفسير السلف حط بقى

• قال إذاً نفسر ﴿ تَوُرُهُمْ أَزّا ﴾ يعني الشياطين تختلط بالكافرين مش معنى الأز الاختلاط أي أرسلنا الشاطين على الكافرين تؤزهم يعني تختلط بهم وتختلط بالفاسقين وتتمكن منهم دي واحد

- التانية: توسوس لهم وسوسة شديدة مزعجة مش قلنا الأز هو الإزعاج والتهييج وتملأ قلوبهم بالشبهات والشهوات ويكون هذا الصوت المزعج سبباً في منعهم من سماع ما يعارضها فلا يكون فيها محل لغيرهم
  - ثالثاً : تهيجهم مش قلنا الأز هو التهيج تهيجهم وتدفعهم إلى المعاصي وتقويهم وتعينهم عليها

فشوفت المعنى اللغوي هو فسر لك هو ليه السلف قالوا فتؤزهم تهيجهم إلى المعاصي ليه قالوا في تؤزهم تختلط بهم الشياطين مثلا ليه قالوا الأز هو الإختلاط أو تزعجهم إلى معصية الله رغم إن تؤزهم معناها تزعجهم بس تؤزهم معناها تختلط بس؟ بس السياق؛ هو حط لك كلمة زيادة ماشية مع الكلام تؤزهم أي تزعجهم إلى المعصية الله توسوس لهم تعينهم على المعصية تقويهم، تختلط بهم حتى تتمكن منهم الدنيا تنور معاك الله شكراً أيها السلف على هذا الكلام البديع اللي اصلاً ناتج عن فهمكم العميق للغة انتو بتعملوا إبداع أنت ما ادتنيش اللغة أنت ادتني ما وراء ذلك ده الإبهار في كلام السلف الإبهار في كلام أنت عمرك ما هتفهم الإنبهار ده جاي منين إلا لما تفهم حاجة زي كده الناس عدوا ، الناس بتديهالك خلصانة على الأكل ، الناس تعبت في الكلام ده جاب لك اللغة في دماغه بس هو بيديك هدية أنا مش بديلك لغة أنا بديهالك خلصانة بالمعنى بالخلاصة بالفايدة .

فده السر الثاني من أسرار فهم القرآن اللي أنت تبقى فاهم كويس المعنى لغوي ولازم تجمع أنا بقول إزاي لوحده تجمعوا مع الآية مع إخوان السلف وتطلع بقى بإنبهار وثراء ومعاني زائدة ، المرة الجاية بقى إن شاء الله نتكلم في السر التالت هو حروف المعاني وده بقى روعة الروعة إن شاء الله المرة الجاية نأخذ المعنى المحاظين دا ربنا يبارك فيكم جزاكم الله خير الحمد لله رب العالمين